
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Obras 
Sala 0 

 

 

 

 

 
 

Auspicia: Colabora: 

   



Habitar el vacío 

 
Daniela Contreras, 1988 

Santiago, Región Metropolitana  
Videoarte, libro de artista y tapicería 

tejida a telar. 

 
 
Habitar el vacío es una obra autobiográfica, 

compuesta por una instalación de 30 piezas tejidas 

a telar, un monitor con reproducción de video 

y un diario de artista. Mediante estos distintos 

elementos narro un estado emocional de soledad, 

silencio, depresión y enfermedad en el cual estuve 

situada los últimos años de mi vida, dándome un 

ciclo desde la luna llena del 7 de marzo, a la luna 

llena del 6 de abril del presente año para tejer 

cada uno de estos módulos, utilizando restos 

de hilos de antiguas obras, tomando un camino 

al pasado. Tramando pequeños fragmentos de 

memorias y dejando algunas zonas sin tejer para 



posteriormente usar una técnica de deslizamientos 

de urdimbres, que tiene sus bases en la textilería 

del cordón andino, donde la figura inicial se 

modifica quedando compacta y aglomerada, 

intentando de alguna manera condensar el 

recuerdo, hacerlo perdurable, resignificarlo. El total 

de estos frágiles, íntimos y pequeños tejidos que 

recrean un calendario lunar de memorias, dialogan 

con un video arte que los muestra estando aún 

montados al telar siendo escaneados en un loop 

que devela la oscuridad del proceso y el runneo 

mental, pero también la claridad que comienza a 

emanar de la creación. Para finalizar, un pequeño 

diario se dispone junto al montaje total, que narra 

en imágenes la ejecución de distintas etapas del 

proyecto, alternándose con textos y poemas que 

son tan parte de la obra como los tejidos mismos. 

Habitar el vacío es una instalación delicada y frágil, 

críptica pero también luminosa, que simboliza un 

retorno al hacer, para volver al lugar de la herida; 

donde mirarla, tocarla, resignificarla y recrearla, 

parasen coronar el final de un ciclo. 



Destramado  

de Atacama 

 
Valeria Valenzuela, 1994 

Calama, Región de Antofagasta 

Destramado textil, pieza textil 

y urdimbre suelto. 

 
 
El lenguaje del textil es un poco más complejo (sino 

mucho más complejo) que el lenguaje escrito, ya 

que si bien ambos se basan en símbolos, estos 

no son dominados por la mayoría de las personas 

como es común con el lenguaje tradicional, el 

textil se vale de otro idioma; colores, formas, 

tiempos, espacios, técnicas. Por lo cual, podemos 

decir que aquí hay que “ingeniárselas” para saber 

comunicar a través del textil. El textil tiene dos ejes 

fundamentales: la trama y el urdimbre, siendo este 

último el sostén, la base de lo que a lo largo de 

símismo se escribirá, la trama, en este caso, será 

la escritura, lo que se moldea a través de la base, 



la trama dará el juego y también el mensaje. La 

técnica y la tecnología: simbolismos modernos en 

la época del capitalismo. Es sabido que 

antiguamente todos los textiles pasaban por 

procesos artesanales o análogos, y que estos 

tenían su función dependiendo de para quien o qué 

se tejía, cada tejido tenía su sentido, simbolismo y 

caracterización propia (no por nada se decía que 

el tejido era un ser vivo) también, la diversidad 

de la fibras con las que se realizaban. ¿Qué pasa 

cuando entra el capitalismo post colonización al 

lenguaje del textil y el proceso se transforma en la 

realización de un producto de atractivo comercial 

para otro tipo de “público”? ¿Qué dicen los textiles 

de nuestro tiempo? Materialidad, proceso y 

símbolos transformados para el consumo. ¿Cómo 

protestar a través del textil mediante su mismo 

lenguaje? Destejer, deshilar, destramar, lo que una 

máquina logra hacer en tiempo impensado para 

todo el periodo que conlleva gestar un textil de la 

manera tradicional. Pacientemente, te quito hilo a 

hilo, te quito la trama, te destramo, te desarmo, te 

quito tu simbolismo, tal cual como tú lo ha hecho 



con Atacama. Te dejo acá, medio cojo, con tu 

urdido, tu base, que (al igual que Atacama) insiste 

en quedarse, persiste en su vida, mas, medio 

arrebatado en su juego, en su trama. El absurdo y la 

riqueza visual. A partir de una pieza industrial (textil) 

creada con el fin de comercializarla a bajo costo 

¿por qué atravesar por un proceso tan lento como 

se tejía, cada tejido tenía su sentido, simbolismo y 

caracterización propia (no por nada se decía que el 

tejido era un ser vivo) también, la diversidad de la 

quitar sus hilos? Se entiende que el procedimiento 

de destramar es un ejercicio muy simple pero lento, 

en este caso cobra un sentido poético al cada 

hilo representar la historia, personas, culturas, 

contextos que han sido destruidas y arrebatados 

por la llegada de este sistema violento que hoy 

tiene al territorio cercado por la megaminería, 

destrucción de ecosistemas y culturas que han 

querido ser borradas nociones poscoloniales 

Paradójicamente este ejercicio provoca un efecto 

de movimiento en la tela que la hace retomar una. 

belleza en términos visuales que rompen con esta 

lógica estática del telar que, aunque antiguamente 



cada símbolo haya tenido un sentido trascendental 

(y que puede persistir, o no, hoy en día) el mercado 

y las actuales condiciones de vida lo han reducido 

aun simple producto de consumo “de la zona”. 



 

Kalku 

 
Paola Quidel, 1998 

Santiago, Región Metropolitana  
Escultura tejida a palillo y crochet 

con lana sintética. 

 
 
Esta escultura tejida a palillo y crochet con lana 

sintética de colores saturados es una 

representación de un relato oral contado en mi 

infancia de lo que es el Kalku. El kalku es lo malo 

dentro de la cosmovisión mapuche, es la maldad 

que las personas se desean, es la envidia, la tierra 

de cementerio, las enfermedades, es la maldad 

que te comienza a rodear, el kalku se pega a tus 

cosas materiales, a tu ropa, casa, herramientas, 

etc. El kalku se puede desear y hacer de diferentes 

maneras, pero actúa tanto al que lo desea como 

al que lo recibe. El kalku consume a las familias 

que lo reciben, todos se ven afectados de alguna 

maneraya sea física o emocionalmente. El kalku es 



lo peor que el mapuche le desea a sus pares. 



 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

    
 


